
 afrika-bulletin

 N
u

m
m

er
 1

81

R
es

ti
tu

ti
on

 —
 e

in
e 

C
h

an
ce

 f
ü

r 
N

or
d

 u
n

d
 S

ü
d

Feb./März 2021
Fr. 7.–/Euro 7.–



2

Editorial

Ausgabe 181 | Februar/März 2021
ISSN 1661-5603
Das «Afrika-Bulletin» erscheint vierteljährlich im 46. Jahrgang.  
Herausgeber: Afrika-Komitee, Basel, und Zentrum für Afrikastudien Basel.

Redaktionskommission: Veit Arlt, Susy Greuter, Elísio Macamo,
Barbara Müller und Hans-Ulrich Stauffer

Das Afrika-Komitee im Internet: www.afrikakomitee.ch
Das Zentrum für Afrikastudien im Internet: www.zasb.unibas.ch

Redaktionssekretariat: Beatrice Felber Rochat
Afrika-Komitee: Postfach 1072, 4001 Basel, Schweiz 
Telefon: (+41) 61.692  51 88 | Fax: (+41) 61.269  80  50 
E-Mail Redaktionelles: afrikabulletin@afrikakomitee.ch
E-Mail Abonnemente und Bestellungen: info@afrikakomitee.ch

Postcheck-Konto: IBAN CH26 0900 0000 4001 77543

Für Überweisungen aus dem Ausland: 
in Euro: Postkonto, IBAN CH40 0900 0000 9139 8667 9
(Bic SwiftCode: POFICHBEXXX; Swiss Post, PostFinance, CH-3000 Bern)
 
Mitarbeitende dieser Ausgabe: Nelson Abiti, Veit Arlt (Red.), Samuel Bachmann,  
Eric Breitinger, Pius Frey, Elisa Fuchs,  Susy Greuter (Red.), Tuuda Haitula,  
Franziska Jenni, Caro van Leeuwen, Amon Mugume, Barbara Müller (Red.),  
Jeremy Silvester, Hans-Ulrich Stauffer (Red.)

Druck: Rumzeis-Druck, Basel

Inserate: Gemäss Tarif 5/99, Beilagen auf Anfrage
Jahresabonnement: Fr. 40.–/Euro 40.–
Unterstützungsabonnement: Fr. 50.–/Euro 50.–
Im Mitgliederbeitrag von Fr. 60.–/Euro 60.– ist das Abonnement enthalten.

Redaktionsschluss Nummer 182: 31. März 2021
Schwerpunktthema: Klimawandel 
Schwerpunktthemen der nächsten Ausgaben: Internationale Zusammenarbeit, 
Humor, Binnenmigration, Mode

Interessierte an einer Mitarbeit sind eingeladen, mit der Redaktion Kontakt
aufzunehmen.

Unser Titelbild: Im Februar 2019 überreichte die Wissenschaftsministerin 
Baden-Württembergs Theresia Bauer in Gibeon dem namibischen Präsidenten 
Hage Geingob feierlich Bibel und Peitsche des Herero-Führers Hendrik Witbooi. 
Die Objekte lagerten zuvor im Linden-Museum in Stuttgart. Siehe hierzu den 
Beitrag auf Seiten sechs und sieben in diesem Heft (Bild: Shawn van Eeden).  

 Impressum

Schon in den 1970er und 1980er Jahren forderten ehe- 
mals kolonisierte Länder die Rückgabe von Sammlungs- 
objekten, doch in den letzten drei Jahren hat diese Dis-
kussion so richtig Fahrt aufgenommen – Zeit, das The-
ma im Afrika-Bulletin aufzugreifen. Gast-Editor Samuel 
Bachmann hat spannende Beiträge zusammengestellt, 
die aus einer praktischen Perspektive die Erfahrungen, 
Chancen und Herausforderungen von Restitution disku- 
tieren, und führt gleich selber in das Thema ein. Die Rück- 
gabe, das zeigt sich bei allen Beiträgen, ist dringlich. 
Obwohl in europäischen Museen grosse Afrika Sammlun-
gen lagern (oft grösser als jene in Museen auf dem afrika-
nischen Kontinent selbst), wird nur mit einem kleinen Teil 
davon gearbeitet. Nur durch den Zugang von descendant 
communities zu den Objekten und über Zusammenarbeit 
in Forschung und Vermittlung können neue Beziehungen 
entstehen. 

Franziska Jenni berichtet von ihren Erfahrungen in 
einem Basler Museumsdepot und von den Fragen und 
Widersprüchen, denen eine Kuratorin einer ethnografi-
schen Afrika-Sammlung in ihrem Alltag und im Umgang 
mit den Objekten begegnet. Es ist ein persönlicher Zu-
gang einer Expertin, die sich mit den Ambivalenzen der 
alltäglichen Auseinandersetzung mit kolonialen Vergan- 
genheiten zu arrangieren versucht und dabei auf das fas- 
zinierende, erzählerische Potential der Objekte verweist. 

Tuuda Haitula und Jeremy Silvester von der Museum 
Association of Namibia reflektieren die Restitution nami- 
bischen Kulturerbes aus der Sicht einer Organisation, die 
sich für den Auf- und Ausbau der kulturellen Infrastruk-
tur auf regionaler und lokaler Ebene einsetzt. In dieser 
Funktion haben sie Rückgaben und die politische De-
batte in Namibia eng begleitet. Sie zeigen auf eindrück-
liche Weise, welche Bedeutung zurückgekehrtes Kultur- 
erbe vor Ort einnehmen kann und dass das, was in eu-
ropäischen Museen vorhanden wäre, in der täglichen Ar- 
beit von namibischen Museen, Kuratoren und Wissen-
schaftlerinnen schmerzlich fehlt.

Nelson Abiti und Amon Mugume erzählen von er-
nüchternden Erfahrungen mit Restitutionsversuchen. Die 
Kuratoren am Nationalmuseum von Uganda verweisen 
auf die zentrale Bedeutung von Kulturerbe in der kultu-
rellen Bildung und Vermittlung. Ihre tagtägliche Trieb-
feder ist es, den Zugang zum eigenen Kulturerbe, zu ei- 
ner nationalen, regionalen und lokalen Erinnerungskul- 
tur und somit die übergenerationale Bewahrung von 
Wissen unterschiedlichster Gruppen und Identitäten zu 
ermöglichen. 

Durch die Annäherungen über alltägliche Arbeit mit 
afrikanischem Kulturerbe ist dieses Bulletin ein Plädo-
yer für die gesellschaftspolitische Bedeutung von Kultur- 
erbe, dessen Bewahrung, fortwährende Neuerzählung 
und  -verwendung. Nicht in allen Fällen ist Restitution not- 
wendig oder wünschenswert um dieses Ziel zu erreichen. 
In den allermeisten Fällen allerdings ist sie eine reale 
Chance für alle Beteiligten, gemeinsame Ziele zu reali-
sieren. In der Praxis geht es vor allem darum, Wege zu 
finden, die Objekte einfach und unkompliziert zurück-
zugeben, wenn sie gebraucht werden. Restitution wird 
so zu einem integralen und selbstverständlichen Pro-
zess in der Museumsarbeit.� •

Veit Arlt und Samuel Bachmann

Veit Arlt ist Geschäftsführer  
des Zentrums für Afrikastudien.

(Bild: Derek Li Wan Po 2017). 
Kontakt: veit.arlt@unibas.ch.

Samuel Bachmann 
ist Kurator am Bernischen 

Historischen Museum.



Seit 2018 hat die Diskussion um die Restitution von 

Kulturgut vehement an Fahrt aufgenommen. Sa-

muel Bachmann führt in die Debatte ein. Als Ku- 

rator versteht er Restitution als integralen Bestand- 

teil zeitgemässer Museumsarbeit.

 
Grosse Teile des afrikanischen Kulturerbes in euro-

päischen Museumsammlungen wurden während der Ko- 
lonialzeit angeschafft. Beispielhaft kann auf die relativ 
provinzielle ethnografische Sammlung des Bernischen 
Historischen Museums verwiesen werden, die dritt-
grösste Sammlung ihrer Art in der Schweiz. Sie umfasst 
heute rund 10 000 inventarisierte Objekte afrikanischer 
Herkunft, wovon 67 Prozent zwischen 1894 und 1950 
aufgenommen wurden. Doch mit Ausnahme einer klei-
nen Dauerausstellung zu Alt-Ägypten, sind aktuell ein-
zig zwei Bootsmodelle ausgestellt. Nicht nur in Bern ist 
die grosse Masse an afrikanischem Kulturerbe unge-
nutzt und unzugänglich, sondern dies ist bei ethnogra-
fischen Sammlungen in Europa die Regel. Restitution ist 
in erster Linie eine Chance, diesen Zustand zu ändern.

Wiederkehrende Abwehrreflexe
Erste Rückgabeforderungen hinsichtlich im Rahmen 

kolonialer Expansion nach Europa verbrachter afrika-
nischer Kulturgüter wurden von verschiedenen Staaten 
schon unmittelbar nach Erlangung der Unabhängigkeit 
gestellt. Diese Begehren waren, auch in den Folgejahr-
zehnten, allerdings selten von Erfolg gekrönt und wur-
den von Ministerien und Museen meist zurückgewie-
sen. Mit dem Argument der Bewahrungssicherheit wur- 
de afrikanischen Museen die Fähigkeit abgesprochen, 
selber für den Erhalt ihres Kulturerbes zu sorgen. Der 
Aufwand, der von europäischen Museen in die Bewah-
rung der Artefakte bereits investiert wurde, sei beacht-
lich und somit hätten diese die Objekte gewissermas-
sen ersessen. Auch auf die Rechtmässigkeit der Erwer- 
bungen wurde immer wieder verwiesen. Diese hätten, 
so dubios Käufe und Tauschbeziehungen auch gewesen 
sein mögen, nur selten gegen damals geltendes Recht 
verstossen. Und schliesslich erheben bis heute die Prin-
zipien der «Unveräusserlichkeit» und der «Sammlungs-
integrität» staatlicher Museumssammlungen die Heraus- 
lösung von einzelnen Objekten zu einer Gefährdung der 
Gesamtheit der Sammlungen und verhindern so Resti-
tution. 

Ein frischer Wind
Dem gegenüber stehen die politischen Forderungen, 

die im Zuge des Ende 2018 von Felwine Sarr und Béné-
dicte Savoy veröffentlichten «Rapport sur la restitution 
du patrimoine culturel africain. Vers une nouvelle éthi-
que relationnelle», die sowohl in der Öffentlichkeit als 
auch in der Wissenschaft breit diskutiert werden. Eine 
neue Beziehungsethik soll über die Umkehr der Beweis-
last eine Rückgabe von Kulturerbe ermöglichen. Nicht 
die Klagenden sollen beweisen müssen, dass ein Ob-
jekt unrechtmässig erworben wurde, sondern die heuti-
gen Besitzerinnen und Besitzer sind in der Pflicht, die 
Rechtmässigkeit ihrer Erwerbungen zu belegen. Der 
deutsche Historiker Jürgen Zimmerer brachte diese Idee 

bereits 2015 an der Jahrestagung des Deutschen Muse-
umsbunds auf den Punkt: «Entgegen der häufig zu fin-
denden Praxis, dass ein Erwerb als rechtmässig ange-
sehen wurde und wird, bis der Unrechtscharakter er- 
wiesen ist, gilt eigentlich das Gegenteil: Koloniale Ob-
jekte stehen unter dem Verdacht, unrechtmässig erwor- 
ben zu sein, bis das Gegenteil bewiesen ist.»

Ungewisse Umsetzung
Die Umsetzung dieser Idee ist mehr als unwahr-

scheinlich. Nicht zuletzt hat sich auch Emmanuel Ma-
cron, der Auftraggeber des Berichts von Sarr und Savoy, 
von diesem distanziert. Was bleibt, ist die Tatsache, dass 
bei der internationalen Restitution von Kulturerbe aus 
kolonialen Kontexten den Herkunftsgemeinschaften 
und ihren Nachkommen nach wie vor kaum völker-
rechtliche Grundlagen zur Verfügung stehen, die einen 
Rechtsweg ermöglichen. Nicht nur deshalb liegt der Ball 
bei den heutigen Besitzerinnen und Besitzern, sich um 
die Rückgabe zu bemühen. Die Rück- oder Übergabe 
von Kulturerbe hat das Potential, einen elementaren Bei- 
trag zu neuen, faireren Beziehungen zu leisten, sofern 
sie genau das bezweckt. Restitution ist jedoch kein fi-
naler Akt, nach dessen Erledigung ein vermeintlich vor- 
kolonialer Besitzstand wiederhergestellt ist. Es braucht 
mehr als nur die Rückgabe von Kulturerbe, um Dekolo-
nisierung anzustossen oder voranzutreiben. 

Die Politik ist gefordert
Um diesen Anforderungen gerecht zu werden, 

müssten Museen Provenienzforschung und Restitution 
als alltägliche Prozesse innerhalb ihres gesellschaftli-
chen Auftrags etablieren. Zweifelsohne braucht es ein 
grösseres Bekenntnis seitens der Politik, diese Arbeit ge- 
zielt zu fördern und entsprechende Anreize zu schaffen. 
Die Erwartungen allerdings – das macht die Lektüre die- 
ses Bulletins augenscheinlich – sind heute mehr denn je 
gerechtfertigt. Sei es, weil nur mit einem Bruchteil des 
afrikanischen Kulturerbes in europäischen Museen wirk- 
lich gearbeitet wird, und hier oft ein Vielfaches mehr vor- 
handen ist als in den Museen der Herkunftsländer. Sei 
es, weil nur durch den Zugang der Nachfolgegemein-
schaften zu den Sammlungen und durch die Zusammen- 
arbeit in Forschung und Vermittlung neue Beziehungen, 
Erkenntnisse und Narrative entstehen können. Oder sei 
es auch nur aus dem pragmatischen Grund, dass afri-
kanische Museen und Kulturschaffende die Objekte für 
eigene Projekte benötigen.� •

Samuel Bachmann kuratiert die Afrikasammlung am Bernischen 
Historischen Museum und promoviert am Zentrum für Afrikastudien 
der Universität Basel zum Thema Koloniales Kulturerbe in Schweizer 
Museen. Kontakt: samuel.bachmann@unibas.ch.

Restitutionsdebatte und Museumsarbeit
Rückgabe als integraler Prozess

3

 S
ch

w
er

p
u

n
kt

th
em

a



Afrikanische Kulturgüter in europäischen Mu seen
Neues Interesse an lange vergessenen Objekten

Denken mit Objekten im Afrika-Depot
Letztes Jahr haben meine Assistentin Nadège Kittel 

und ich jede Woche ganze Tage im Depot verbracht, zu 
zweit, in Anwesenheit von rund 6000 Objekten. (Die 
auf mehrere Depots verteilte Sammlung der Afrika-Ab-
teilung des Museum der Kulturen umfasst insgesamt 
fast 30 000 Objekte.) Sie wurden meist von Männern 
über einen Zeitraum von mehr als hundert Jahren vom 
afrikanischen Kontinent nach Basel gebracht: Masken, 
Statuen, Nackenstützen, Schmuck, Tabakpfeifen, Kera-
miktöpfe, wenig Kinderspielzeug, dafür umso mehr 
Waffen. Unsere Aufgabe war es, ein Objekt nach dem 
anderen zu fotografieren, jedem eine Strichcode-Eti-
kette umzuhängen, den Standort zu kontrollieren, die 
fehlenden Masse und Materialangaben in der Samm-
lungsdatenbank zu ergänzen, sowie die Objektbezeich-
nungen, wenn möglich, zu präzisieren. Diese über Stun-
den ausgeführte, repetitive Arbeit im Untergeschoss des 

Depots versetzte uns jeweils über kurz oder lang in ei-
nen leicht surrealen Zustand des Dazwischen – zwi-
schen Welten, Zeiten, Realitäten und Emotionen. Fern-
ab des hektischen Büroalltags, in dem ein Termin den 
nächsten jagt, entspannen sich zwischen uns lange und 
intensive Gespräche. Während ein Objekt nach dem 
anderen durch unsere Hände ging, dachten wir immer 
wieder laut über die Geschichte des Museums sowie 
über die unzähligen Ambivalenzen nach, in die wir als 
Angestellte eines ethnologischen Museums in Europa 
im 21. Jahrhundert unweigerlich tagtäglich verstrickt 
sind. 

Zwischen Faszination und Ernüchterung
Wie kam es dazu, dass so viele Objekte aus den un- 

terschiedlichsten Gegenden Afrikas nach Basel gelang-
ten? Wer hat sie hergestellt und gebraucht? Unter wel-
chen Bedingungen haben sie den Kontinent verlassen? 
Weshalb genügte es unseren Vorgängern nicht, von ei- 
nem bestimmten Artefakt ein bis zwei Exemplare in die 
Sammlung aufzunehmen? 

Auch in der Basler Sammlung ist die «serielle Klep-
tomanie», wie die Kuratorin Clémentine Deliss, die Raff- 
gier der Europäer nach materiellen Kulturgütern in den 
Kolonien beschrieben hat, allgegenwärtig. Warum sind 
nach über hundertjähriger Museumsarbeit die meisten 
Objekte noch immer nur rudimentär beschrieben, oft in 
Terminologien, die längst nicht mehr gebräuchlich sind? 
Und inwieweit setzen wir nun mit den oben erwähnten 
Arbeitsgängen im Depot die «Vermessung der Welt» in 
einer anachronistischen Art und Weise fort und versu-
chen, aussereuropäische Kulturgüter weiter in ein Wis-
senssystem einzuordnen, von dem wir doch längst wis- 
sen, dass es ihnen nicht gerecht wird, weil sie komple-
xer und Teile von Epistemen sind, die anders funktio-
nieren und nur bedingt mit jenen der westlichen Ethno-
logie und Museologie kompatibel sind? Wie schwierig 
ist es doch über Jahrzehnte einstudierte Praktiken, durch 
die auch eine Institution wie das Museum geworden ist, 
was es ist, zu überdenken, zu verändern oder gar auf-
zugeben. Doch genau vor solch bedeutenden Heraus-
forderungen stehen die ethnologischen Museen Euro-
pas heute. 

Angeregt durch Denkanstösse der postcolonial stu- 
dies geriet in letzter Zeit die (koloniale) Geschichte der 
Sammlungen wieder vermehrt kritisch in den Blick, so-
wie auch die vielschichtigen Narrative, die über die Be- 
wegung von Objekten, verschiedene Weltgegenden und 
Menschen miteinander verflochten haben. Mit diesen 
Denkansätzen entfalten sich weitere wichtige Fragen, 
die für die Hauptaufgaben der Museumsarbeit von Be-
deutung sind, und die Anna-Maria Brandstetter 2019 in 
ihrem Beitrag «Dinge und Theorien in der Ethnologie» 
zusammengefasst hat:  Wer konzipiert und inszeniert 

4

Heutige Kuratorinnen können Sammelobjekten aus ethnografischen Beständen nur mit Ambivalenz be-

gegen, sind diese materiellen Kulturgüter doch auch als Zeugen der europäischen Beteiligung am kolo-

nialen Projekt zu betrachten. Dieser Ambivalenz stellt sich Franziska Jenni in ihrem Dialog mit den Ob-

jekten im Basler Museum der Kulturen. Sie plädiert für eine Öffnung des Museums zu einem transdis- 

ziplinären, transnationalen und transinstitutionellen Raum.

Depotaufnahme einer Kiste 
mit Perlenschmuck  

aus Südafrika im Museum 
der Kulturen Basel  

(Bild: Nadège Kittel, 2020).



Afrikanische Kulturgüter in europäischen Mu seen
Neues Interesse an lange vergessenen Objekten

Ausstellungen für wen, wie wird mit den Objekten in den 
Depots verfahren und wer darf die Objekte und das mit 
ihnen und über sie generierte Wissen verwalten? Wie 
lässt sich das Museum also weiter öffnen hin zu einem 
transdisziplinären, transnationalen und transinstituti-
onellen Raum, in dem die Möglichkeiten und Herausfor- 
derungen, sowie die Zukunft der Sammlungen zwischen 
den verschiedenen Stakeholdern der Nachkommensge- 
sellschaften und den Baslerinnen und Baslern, Wissen-
schaftlerinnen, Künstlern und Designerinnen neu dis-
kutiert und ausgelotet werden können?

Szenarien für die Zukunft
Angestossen durch den von Felwine Sarr und Béné-

dicte Savoy im Auftrag des französischen Präsidenten 
Emmanuel Macron verfassten und 2018 veröffentlich-
ten Berichts über die Restitution afrikanischer Kultur-
güter sowie die kontroversen Diskussionen rund um das 
Humboldt Forum im wieder hergestellten Schloss mitten 
in Berlin, sind die Themen Provenienzforschung und Re- 
stitution auch in den Schweizer Museen ins Zentrum der 
Diskussion gerückt. Auch wenn die offizielle Schweiz 
nie Kolonien besessen hat, hat sie doch am kolonialen 
Projekt teilgehabt und wirtschaftlich massgeblich davon 
profitiert. Zeugen oder Belege dieser Geschichte sind 
u.a. materielle Kulturgüter in den Depots der Museen. 
Es ist darum wichtig, dass sich die Schweizer Museen 
noch vertiefter mit der Aufarbeitung der kolonialen Er-
werbskontexte ihrer Sammlungen beschäftigen. Dass 
dies vermehrt geschieht, zeigt sich zum einen an im-
mer mehr Ausstellungen, die sich mit der Entstehungs-
geschichte der Sammlungen und Fragen nach deren Pro- 
venienzen auseinandersetzen, aber auch an der Zunah- 
me von Projekteingaben zur Erlangung von Fördergel-
dern bezüglich Provenienzforschung beim Schweizer 
Bundesamt für Kultur. Eines der jüngst finanzierten Pro- 
jekte wurde von den acht ethnologischen Museen der 
Schweiz zusammen eingereicht und hat zum Ziel, ge-
meinsam – und in Kooperation mit Wissenschaftlerin-
nen in Nigeria – die Provenienzen ihrer Sammlungen 
aus dem Königtum Benin zu erforschen. 

In ähnlicher Weise kam es vor kurzem auch zu einer 
ersten Zusammenarbeit mit dem Deutschen Zentrum 
Kulturverluste, bezüglich der Bestandesaufnahme von 
namibischen Sammlungen in deutschsprachigen Mu-
seen. Solche Projekte der Zusammenarbeit machen Sinn 
und werden in der Zukunft wohl noch weiter zunehmen, 
denn nur so lässt sich die Komplexität der Zirkulation 
von Objekten zwischen Kontinenten, Ländern und Ins-
titutionen weiter erhellen. 

Wünschenswert wäre eine verstärkte produktive und 
nachhaltige Zusammenarbeit, sowie die Erleichterung 
und Förderung kollektiver Forschung, um so das Wissen 
zu den Objekten und ihrer Geschichte zu erweitern, zu 
ergänzen und zu verdichten.

Dies ändert natürlich nichts an der Notwendigkeit, 
die Frage nach der Restitution und den möglichen Ver-
fahren weiter zu stellen. Ein wichtiger erster Schritt hier- 
bei ist, dass die Sammlungsbestände – wie von Wissen-
schaftlern, Künstlerinnen und Aktivisten aus dem glo-
balen Süden immer dringlicher gefordert – digital ei-
nem, auch in geografischer Hinsicht, breiten Publikum 
zugänglich gemacht werden. Nur so lässt sich relativ 
einfach eruieren, welche Kulturgüter sich wo befinden.

Prinzipiell steht das Museum der Kulturen Basel Re-
stitutionsforderungen offen gegenüber. In einzelnen Fäl- 
len ist es auch bereits zu Restitutionen gekommen. Von 
afrikanischer Seite sind bis jetzt noch keine konkreten 
Rückgabeforderungen gestellt worden. Wie diese Pro-
zesse der Rückgabe im Einzelnen aussehen könnten, 
ist schwer vorherzusagen, da es sich um komplexe Aus- 
einandersetzungen handelt, die von Fall zu Fall auch ei- 
ne andere Dynamik entwickeln werden.

In Zukunft ist es für uns Museumsmitarbeiterinnen 
wichtig, offen und bereit zu sein, eingespielte Praktiken 
aufzugeben, für selbstverständlich gehaltene Deutungs- 
hoheit zu relativieren und so Raum für Neues zu schaf-
fen. 

Ist es nicht bemerkenswert, dass just in dem Mo-
ment, in dem immer mehr Bereiche unseres täglichen 
Lebens ins Virtuelle verlagert werden, Objekte, die nun 
so lange vergessen in verschlafenen Depots herumla-
gen, erneut reges Interesse wecken, neue Fragestellun-
gen an sie herangetragen und sie damit in neue Dyna-
miken eingebunden werden? Mögen die in westlichen 
Museen «weggesperrten» und «eingefrorenen» Kultur-
güter erneut in Bewegung geraten, berühren, begeis-
tern und staunen machen. Dies gelang ihnen bei mei-
ner Assistentin und mir während unseren vielen Stun- 
den «unter Tag» immer wieder, denn die unendliche 
Formen-, Material- und Gestaltvielfalt der Objekte so-
wie die manifestierte menschliche Kreativität und Fin-
gerfertigkeit sind schlicht umwerfend.� •

Franziska Jenni war von 2011 bis 2015 und von 2019 bis 2020 
Kuratorin für die Afrika Abteilung am Museum der Kulturen Basel. 
Sie hat an den Universitäten Basel und Bern Ethnologie, 
Kunstgeschichte und Gender Studies studiert. Zurzeit schliesst sie 
ihre Doktorarbeit zu zeitgenössischer Fotografie in Bamako ab. 
Kontakt: f.jenni@unibas.ch.

5

 S
ch

w
er

p
u

n
kt

th
em

a



Restitution und kulturelle Neubelebung in N amibia
Ein Plädoyer für einen internationalen Austausch

Tuuda Haitula und Jeremy Silvester vom namibi-

schen Museumsverband (Museums Association 

of Namibia, MAN) erläutern den Prozess, aber vor 

allem auch den Sinn von Restitution, der weit über 

den ethischen Anspruch der Wiedergutmachung 

von Plünderungen im kolonialen Kontext hinaus-

geht.

Die grössten Sammlungen von Artefakten, die die 
historischen und kulturellen Erinnerungen der namibi-
schen Gemeinschaften verkörpern, befinden sich nicht 
in namibischen Museen, sondern in den Depots von Mu- 
seen in Europa. Die Dynamik für die Rückgabe von Ob-
jekten an Nachkommen der Menschen und Orte, denen 
diese Objekte genommen worden sind, hat aber zuge-
nommen. Restitution bietet der Bevölkerung Namibias 
die Chance, vergessene Erzählungen zu erschliessen 
und sich an der kulturellen Neubelebung zu beteiligen. 
Dieser Prozess ist genauso wichtig wie die physische 
Rückgabe von Objekten und kann sowohl den interna-
tionalen Austausch wie auch den Dialog zwischen den 
Generationen und Kreativität in Namibia fördern.

Africa Accessioned
Ein bescheidenes Projekt, das wir 2014 mit einem 

Zuschuss des International Council of Museums (ICOM) 
durchführten, ermöglichte uns, den Dialog mit Museen 
in einer Reihe von Ländern aufzunehmen, die Samm-
lungen von Objekten aus Namibia besitzen. Denn nur 
wenn die Betroffenen wissen, was sich überhaupt in den 
europäischen Museumsdepots befindet, kann auch ei-
ne Rückgabe von Objekten gefordert werden. Der Dia-
log mit Museen in Deutschland (das Namibia von 1884 
bis 1915 kolonisierte) war besonders fruchtbar. In den 
letzten Jahren entstanden so einige wichtige Partner-
schaftsprojekte und Rückgaben von Objekten aus deut- 
schen Museen. Wir freuen uns besonders, dass das 

6

Deutsche Zentrum Kulturgutverluste derzeit an einem 
Bericht arbeitet, der einen umfassenden Überblick über 
namibische Sammlungen in deutschen Museen bieten 
wird. Erhöhte Transparenz und Zugänglichkeit sind 
Grundvoraussetzung und erste Schritte im Prozess der 
Restitution. 

Der Besuch von Museumsdepots in ganz Deutsch-
land führte zu zwei überraschenden Erkenntnissen. Die 
erste war die schiere Menge an Objekten aus Namibia. 
Tausende Objekte befinden sich in deutschen Museen, 
von denen, gleich der Spitze eines Eisbergs aus mate-
rieller Kultur, nur ein kleiner Bruchteil ausgestellt ist. 
Die meisten Objekte sind auf Dachböden, in Kellern und 
Lagerhallen den Blicken entzogen. Die zweite Erkennt-
nis war die ungewisse Provenienz der Objekte. Damit 
meinen wir nicht die Spur des Eigentums, die von Samm- 
ler zu Sammler und schliesslich zum jetzigen Standort 
führt. Was vielmehr fehlte, waren die Namen der ur-
sprünglichen Besitzerinnen oder Kunsthandwerker, die 
die Objekte schufen. Sogar die geografische Herkunft 
der Gegenstände war nur vage oder überhaupt nicht 
angegeben. Stattdessen nutzten die ethnografischen 
Museen Objekte als Marker für ethnische Identität und 
Differenz.

Namibische Objekte in der Schweiz
Erste Besuche in Schweizer Museen legten nahe, dass 

diese beiden grundlegenden Punkte auch für deren 
Sammlungen gelten. 2019 konnten zwei Kollegen der 
MAN am Workshop «Stolen from Africa?» in Basel teil-
nehmen und Museen mit ethnografischen Sammlun-
gen in Bern, Basel, Neuenburg und Zürich besuchen. Der 
Workshop resultierte in einer Erklärung der Teilnehmen- 
den, die zwölf Grundsätze enthielt. Zwei davon bezo-
gen sich auf die Notwendigkeit, namibische Sammlun-
gen in der Schweiz transparenter und für Namibier und 
Namibierinnen zugänglich zu machen. Ein Ergebnis da-
von ist, dass eine unserer Kolleginnen, Randy Mwaton-
dange, ab Februar 2021 die Möglichkeit hat, für ihre 
Masterarbeit über eine umfangreiche Sammlung von 
Fruchtbarkeitspuppen aus den Owambo-Königreichen 
im Norden Namibias und Süden Angolas zu forschen. 
Während das Nationalmuseum von Namibia nur weni-
ge Exem-plare besitzt, sind im ethnografischen Muse-
um in Neuenburg deren 122 zu finden.

Jenseits der Dekolonisierung von Museen
Der Fokus bei der Restitution liegt auf der Notwen-

digkeit, Museen zu «dekolonisieren», indem die kon-
zeptionellen und historischen Verbindungen zwischen 
ethnografischen Sammlungen und Kolonialismus auf-
gedeckt und Objekte zurückgegeben werden. In ihrem 
Buch «The Metabolic Museum» berichtet Clementine 
Deliss über ihre Bemühungen, im Museum der Weltkul-
turen in Frankfurt ein Museumslabor einzurichten, das 
es eingeladenen Gästen erlaubt, sich mit historischen 
ethnografischen Artefakten in der Sammlung auseinan- 
derzusetzen. Gastkünstler und -künstlerinnen könnten 
Artefakte aus der Sammlung in neuen «Assemblagen» 
kombinieren und indem sie neue Verbindungen und As-
soziationen vorschlagen neue Bedeutungen schaffen, die 
den ethnografischen Rahmen sprengen. 

Präsentation der Bibel und 
Peitsche von Hendrik 

Witbooi bei ihrer Rückgabe 
in Gibeon, Namibia (Bild: 
Museums Association of 

Namibia, 2019).



Restitution und kulturelle Neubelebung in N amibia
Ein Plädoyer für einen internationalen Austausch

Wir müssen aber auch die Arbeit berücksichtigen, 
die Objekte leisten, die an «Nachkommensgemeinschaf- 
ten» zurückgegeben werden. Wie von Jeremy Silvester 
und Napandulwe Shiwedha vorgeschlagen, verwenden 
wir bewusst diesen Ausdruck, um die Tatsache zu be-
tonen, dass Kultur und die mit ihr verbundenen Identi-
täten dynamisch sind. Vor diesem Hintergrund spielt 
Restitution in der heutigen namibischen Gesellschaft in 
zweierlei Hinsicht eine Rolle. Einerseits kann die Rück-
gabe von kulturellen Artefakten, die im kolonialen Kon- 
text gewaltsam entfernt wurden, eine Komponente der 
Wiederherstellung von Gerechtigkeit sein. Sie kann den 
Gemeinschaften und der Nation helfen, Beweise zurück- 
zugewinnen, die zu neuen historischen Erzählungen bei- 
tragen.

Ein Beispiel hierfür ist die Rückgabe der Peitsche 
und der Bibel von Hendrik Witbooi, einem prominenten 
Anführer des Widerstands der Nama-Gemeinschaften im 
Süden Namibias gegen die deutsche Kolonialherrschaft. 
Die Bibel enthält eine Inschrift in Khoekhoegowab auf 
der ersten Leerseite und handschriftliche Anmerkungen, 
die Aufschluss über den Einfluss der Bibel auf Witbooi 
und seinen Glauben geben könnten. Die Objekte wur-
den aus dem Linden-Museum in Stuttgart nach Nami-
bia zurückgebracht und symbolisch den Ältesten der 
Khowesin (Witbooi)-Gemeinschaft im Dorf Gibeon über- 
geben. Derzeit werden sie im Nationalarchiv und im 
Nationalmuseum in Windhoek aufbewahrt. Die Nama 
Traditional Leaders Association kritisierte die Tatsache, 
dass die Artefakte an den namibischen Staat und nicht 
an die Familie Witbooi übergeben wurden, wenn auch 
nur vorübergehend. Dies weist auf die Notwendigkeit 
hin, die Restitution mit einer Aufwertung kommunaler 
Museen oder Gedenkstätten zu verbinden, an denen 
wichtige Objekte aufbewahrt werden können. Es erin-
nert auch an die Tatsache, dass selbst wenn Herkunfts-
ort und Familie bekannt sind (was selten der Fall ist), 
der «rechtmässige» Empfänger, respektive die Empfän- 
gerin der Objekte in Frage gestellt werden kann. Zum 
Zeitpunkt der Rückgabe gab es innerhalb der Khowesin-
Gemeinschaft einen Streit zwischen zwei Brüdern, die 
beide beanspruchten, das legitime traditionelle Ober-
haupt zu sein. Derzeit entwickelt Namibia nationale 
Richtlinien, um klare Verfahren zu schaffen, die bei der 
Verhandlung von Streitigkeiten helfen, wenn Eigentums- 
verhältnisse innerhalb von Gemeinschaften oder zwi-
schen Gemeinschaften und Staat umstritten sind.

Wirkung von Restitution
Andererseits kann die Rückgabe von Objekten auch 

zum Diskurs über kulturelle Wiederherstellung und zum 
Dialog zwischen den Generationen beitragen. Kolonia-
lismus, Christianisierung und der internationale Han-
del mit afrikanischer Kunst haben Namibia vieler Ob-
jekte mit sakraler und kultureller Bedeutung beraubt. 
Jedoch können, wie Deliss argumentiert, alte Objekte 
auch «generativ für zukünftiges Design» sein. Die MAN 
möchte junge namibische Modedesigner und -designe-
rinnen mit Artefakten aus dem 19. Jahrhundert in Kon-
takt bringen, die sich derzeit im Ethnografischen Mu-
seum in Berlin befinden. Das Ziel ist, einen namibischen 
Stil zu fördern, der auf historische Gestaltungsformen 
zurückgreift, um zeitgenössische Mode zu beeinflussen. 

Solche Kreationen könnten wiederum in Form eines 
neuen, kulturellen Austauschs und der Förderung na-
mibischer Produkte nach Berlin zurückkehren. Restitu-
tion sollte keine Lücken hinterlassen, sondern eine Chan- 
ce für einen nachhaltigen Austausch von Wissen und Fä- 
higkeiten zwischen Namibia und jenen Orten bieten, an 
denen Museen wichtige historische und kulturelle Ar-
tefakte aus Namibia bewahren. Wenn Objekte nach Na- 
mibia zurückkehren, ermöglichen sie neue Forschun- 
gen, die einheimisches Wissen generieren, das wieder-
um namibische Interventionen in den Museen erlaubt, 
in denen diese Objekte viele Jahre lang aufbewahrt wur- 
den. 

In den letzten Jahren hat die MAN Workshops orga-
nisiert, in denen den Teilnehmenden Bilder von Objek-
ten gezeigt wurden, die in ausländischen Museen auf-
bewahrt werden, um so einen Dialog zu eröffnen und 
mehr Wissen zu erlangen. Die Workshops ermöglich-
ten es den anwesenden Ältesten, Herstellungsweisen 
und das mit den Objekten verbundene immaterielle Kul- 
turerbe zu erläutern. Diese Workshops dienen auch 
dazu, die Gemeinschaften für den Inhalt verschiedener 
Sammlungen zu sensibilisieren, bedeutungsvolle Ob-
jekte zu identifizieren und Anträge auf Restitution zu 
entwickeln.

Restitution und physische Rückgabe von Objekten 
sind unerlässlich, doch sind wir der Ansicht, dass auch 
die «virtuelle Rückführung» über Abbildungen zur Wie-
derherstellung und Dokumentation des immateriellen 
Kulturerbes beitragen kann. Restitution darf niemals nur 
eine logistische Unternehmung sein, sondern muss in 
einen internationalen Dialog eingebunden werden, der 
den Austausch von Wissen fördert. Bei der Restitution 
geht es nicht nur darum, etwas zurückzugeben, son-
dern auch darum, vorwärts zu gehen.� •

Jeremy Silvester und Tuuda Haitula sind als Programmleiter und 
Projektmitarbeiter bei der Museums Associaton of Namibia in 
Restitutionsverfahren involviert und haben dabei auch beratende 
Funktion. Kontakt: jeremysilvester3@gmail.com. 

oben:
Das grosse Publikum und 
die stark vertretene Politik 
und Behörden anlässlich 
der Übergabezeremonie in 
Gibeon zeugen von der 
Bedeutung der Objekte 
(Bild: Museums Association 
of Namibia, 2019).

links:
Theresia Bauer, 
Wissenschaftsministerin
Baden-Württembergs, 
überreicht die Witbooi-Bibel 
an den namibischen 
Präsidenten Hage Geingob 
(Bild: Shawn van Eeden).



Rückgabe zentraler Kulturgüter nach Ugand a
Die Kibuuka-Artefakte und der Luzira-Kopf

Als die Europäer in das Innere des heute Uganda 
genannten Teils von Ostafrikas vordrangen, beschlag-
nahmten Kolonialbeamte wichtige rituelle Objekte und 
schafften sie fort. Zu den für das Buganda-Volk beson-
ders wertvollen Kultgegenständen gehörten die rituel-
len Kibuuka-Artefakte sowie die Terrakotta-Figur des 
Luzira-Kopfes. 1962, im Zuge des politischen Dekoloni- 
sierungsprozesses, als Uganda die Unabhängigkeit von 
der britischen Kolonialverwaltung forderte, wurde auch 
die Frage nach der Rückgabe der Kulturgüter gestellt. 
Obwohl die ugandische Nation beständig die Restitu-
tion der für ihr spirituelles Wohlergehen wichtigen Kul-
turgüter forderte, konnten viele der geraubten Arte-
fakte nicht dingfest gemacht werden; dies aufgrund 
des begrenzten Verständnisses der Forderungen, der 
Eigentumsverhältnisse und der unterschiedlichen Rol-
len von Museen und betroffenen Gemeinschaften.

Wir argumentieren, dass Restitution als Prozess ver- 
standen werden muss, bei dem es nicht einfach um das 
Verpacken und den Abtransport von kolonialen Arte-
fakten aus Europa geht, sondern vielmehr um das Hei-
len von Beziehungen innerhalb der lokalen Gemein-
schaften. Diese Argumentation entwickelte sich auf- 
grund der Tätigkeit des Uganda Museum, das versucht 
die Rückgabe als Mechanismus zu nutzen, der den be-
troffenen Gemeinschaften Zugang zu wichtigen rituel-
len und kulturellen Artefakten gewährt. Im Bemühen 
um verstärkte Beziehungen zu den betroffenen Gemein- 
schaften soll diesen auch eine effektive Beteiligung am 
Rückgabeprozess ermöglicht werden. Letztlich setzt 
sich das Museum vor allem deshalb für die Rückgabe 
der illegal gesammelten kulturellen Objekte ein, um so 
einen Versöhnungsprozess einzuleiten und die Wider-
standsfähigkeit einer durch widrige Umstände gefähr-
deten Gesellschaft über den Zugang zu gemeinsamem 
Kulturerbe und die Reaktivierung von lokalem Wissen 
zu stärken.  

Der Fall der Kibuuka-Ritualobjekte
Die Restitutionsdebatte in Uganda drehte sich in den 

letzten 50 Jahren insbesondere um die Rückgabe der 
Kibuuka-Artefakte, einer Reihe von Ritualobjekten der 
Buganda-Kultur. Nach ihrer Ankunft in Uganda in den 
Jahren 1877 bis 1897 begannen die Missionare der angli- 
kanischen Missionsgesellschaft von England und der 
römisch-katholischen Kirche, die Bevölkerung rund um 
den königlichen Palast der Buganda zu missionieren. 
Zwischen 1888 und 1899 kam es zu Religionskriegen, 
bei denen die Missionare von den Kolonialsoldaten im 
Kampf gegen die lokalen Herrscher unterstützt wur-

den. Während der kriegerischen Handlungen wurde der 
Kibuuka-Schrein – der Ort, an dem die rituellen Gegen-
stände aufbewahrt und gepflegt wurden – angegriffen 
und niedergebrannt. Zwar gelang es dem Hüter von Ki- 
buuka, die Heiligtümer des Schreins zu retten, doch der 
Missionsanthropologe Rev. John Roscoe, der sich auf das 
Sammeln der religiösen und rituellen Objekte der Bugan- 
da verlegt hatte, spielte von 1899 bis 1907 eine wichtige 
Rolle bei der Verbringung der Kultgegenstände nach 
England. 

Im Jahr 1961 beantragte Abu Mayanja, einer der An- 
wälte Bugandas und zugleich Bildungsminister, beim 
Cambridge University Museum of Archaeology and An- 
thropology (CMAA) offiziell die Rückgabe der Kibuuka-
Reliquien. Das CMAA bewilligte zwar den Antrag, das 
wichtige spirituelle Gut der Buganda-Gemeinschaft nach 
Uganda zurückzugeben, der Rückgabeprozess der Ki-
buuka-Objekte blieb jedoch unvollständig, da keine Pro- 
venienzforschung durchgeführt wurde, um eine Liste 
aller zu Kibuuka gehörenden rituellen Objekte zu er-
stellen. Die als Kibuuka klassifizierten Objekte wurden 
nach Uganda zurückgeführt und dem Kurator des Nati-
onalmuseums übergeben, wo sie danach ethnogra-
fisch ausgestellt wurden. Die fehlenden Objekte, wie der 
Schild, der Speer und das Leopardenfell, wurden von 
der Nalinya (Prinzessin) des Buganda-Königreiches hin-
zugefügt und komplettieren bis heute die Ausstellung 
im Uganda Museum. Wegen der Bedeutung von Kibuu-
ka für die spirituellen Bedürfnisse der Bevölkerung ge-
niessen die Artefakte nach wie vor grosse öffentliche 
Aufmerksamkeit.

8

Die ersten Forderungen nach einer Rückgabe von Kulturgütern mit zentraler Bedeutung liegen im Fall 

von Uganda über 50 Jahre zurück. Wie die Beispiele der Kibuuka-Objekte und des Luzira-Kopfes zeigen, 

wurde diesen Forderungen allerdings selten in der Weise entsprochen, wie sie seitens Uganda vorge-

bracht wurden. Die Kuratoren Nelson A. Abiti und Amon A.T. Mugume vom Nationalmuseum Ugandas 

argumentieren, dass Restitution nicht auf die blosse Rückgabe von Objekten reduziert, sondern als Hei-

lungsprozess und als Gelegenheit für internationale Zusammenarbeit verstanden werden sollte. Was aus 

einer solchen Zusammenarbeit entstehen kann, zeigen sie an dem eindrucksvollen Projekt Milk Mobile 

Museum.

rechts:
Ethnografische Präsen- 

tation der Kibuuka-Objekte 
im Uganda Museum  

(Bild: Nelson A. Abiti, 2020)



Rückgabe zentraler Kulturgüter nach Ugand a
Die Kibuuka-Artefakte und der Luzira-Kopf

Das Replikat des Luzira-Kopfes 
Im Gegensatz zu den wenigstens teilweise rücker-

statteten Kibuuka-Ritualobjekten wurde ein anderes be- 
deutendes kulturelles Objekt nur in Form einer Nachbil-
dung an Uganda zurückgegeben. Der Luzira-Kopf aus 
Terrakotta ist eine der ältesten in Uganda entdeckten 
Skulpturen. Nach seinem Fund im Jahr 1929 war er in 
die Sammlungen des British Museums gelangt, zusam-
men mit Tausenden von Objekten, die aus den Kolo-
nien weggeschafft und nach London verschifft wur-
den. 1965 stellte die ugandische Regierung den Antrag, 
den Luzira-Kopf zurückzuführen, damit er für die Ge-
meinschaft in Uganda zugänglich gemacht werden 
könne. Stattdessen stellte jedoch das Museum of Man-
kind in London eine Replik des Luzira-Kopfes für das 
Uganda Museum her. 1972 forderte die Amin-Regie-
rung die britische Regierung erneut dazu auf, die origi-
nale Terrakotta-Figur des Luzira-Kopfes an Uganda zu-
rückzugeben. Das Gesuch wurde jedoch mit dem 
Argument abgelehnt, dass die konservatorischen An-
forderungen und die Kapazitäten der afrikanischen Mu- 
seumsinstitutionen nicht ausreichten, um den Erhalt des 
wichtigen Artefakts zu gewährleisten. Im Jahr 2005 ge- 
langte der Direktor der ugandischen Museen und Denk- 
mäler mit einem Brief an das British Museum und ver-
langte, dass der Luzira-Kopf, der seit seinem Abtrans-
port aus Uganda nie gezeigt worden war, wenigstens 
öffentlich ausgestellt werde, was daraufhin auch ge-
schah. Doch während die Ausstellung im Nationalmu-
seum die Replik des Terrakotta-Kopfes von Luzira im 
Kontext des Schrein-Tempels der Buganda-Gemeinschaft 
zeigt, wird das Original in der Africa-Sainsbury-Galerie 
im British Museum als Kunstobjekt präsentiert. Das 
Uganda Museum betont die grosse Bedeutung der Be-
ziehungen zu den Gemeinschaften, wonach die Artefak-
te umso bedeutsamer sind, je näher sie die Gemein-
schaft und deren kulturelles Leben darstellen. 

Das Milk Mobile Museum
Welche Bedeutung die Zusammenarbeit mit ande-

ren Museen einerseits und das Kulturerbe andererseits 
für die ugandischen Gemeinschaften vor Ort haben, 
zeigt ein Projekt, das aus einer 2015 gestarteten Part-
nerschaft zwischen dem Ethnografischen Museum der 
Universität Zürich, dem Uganda Museum und dem 
Igongo Cultural Centre in Mbarara, West-Uganda, her-
vorging. Das Milk Mobile Museum war ein Bildungspro-
gramm auf Rädern, das abgelegene Städte und Dörfer 
in Uganda besuchte, um einen Einblick in ugandische 
und schweizerische Molkereipraktiken zu geben. Die 

mobile Ausstellung brachte das Museum näher zur Be-
völkerung, deren grösster Teil die Institution noch nie 
zuvor besucht hatte.

Die Besucher des mobilen Milchmuseums lernten 
das kulturelle Erbe der Milchwirtschaft beider Länder 
kennen. Die Ausstellung lenkte die Aufmerksamkeit 
auch auf verwandte Themen wie die Folgen des Klima-
wandels, lokale Methoden zur Herstellung von Vieh-
futter, ökologische Landwirtschaft, soziale Verände-
rungen und Geschlechterrollen. Die Ausstellung sollte 
tagsüber von Schulkindern besucht werden, während 
Erwachsene am Abend und samstags empfangen wur-
den. Guides begleiteten Gruppen von Kindern unter-
schiedlichen Alters durch die Ausstellung: Sie erklär-
ten, demonstrierten und beantworteten Fragen.

Das Milk Mobile Museum machte deutlich, dass die 
Menschen eine starke Anbindung an ihre Kultur und Tra- 
ditionen haben. Das Museum zu den Menschen zu 
bringen, war für beide Seiten ein Höhepunkt, da es ge-
lang, neue Formen des Informationsaustausches auch 
ausserhalb der traditionellen Museumsmauern zu er-
möglichen. 

Abschliessende Bemerkungen
Die Diskussionen über Restitution haben den öf-

fentlichen Druck auf die Museen erhöht, einen kriti-
schen Blick auf ihre Geschichte zu werfen und ihre 
Praktiken neu zu bewerten. In diesem Zusammenhang 
haben internationale Partnerschaften mit Museen und 
Gemeinschaften im globalen Süden an Bedeutung ge-
wonnen. Thomas Laely, der damalige Projektinitiator in 
Zürich, stellte fest, dass «wir nur gemeinsam und im 
ständigen Dialog neue Wege finden können».

Schliesslich offenbart die Absenz der kulturellen Ob- 
jekte den Prozess der Gewalt und Entmachtung der in-
digenen Gemeinschaften während der Kolonialzeit. So-
wohl die Kibuuka als auch die Luzira-Kopf-Terrakotta 
waren wichtige spirituelle Objekte für das Buganda-
Volk. Die mobile Ausstellung hat gezeigt, wie wichtig 
die Museumsobjekte für die Gemeinschaften immer 
noch sind – sei es als Träger von kulturellem Wissen 
oder als spirituelle Verkörperungen. Daher fordern wir 
die europäischen Museen auf, die Stimme der ugandi-
schen Gemeinschaft in die Debatte um die Restitution 
von Kulturgütern einzubeziehen.� • 

Nelson A. Abiti und Amon A.T. Mugume sind Kuratoren für die 
Kultur- und Naturgeschichte Ugandas, sowie am Uganda Museum  
für internationale Zusammenarbeitsprojekte zuständig. Kontakt: 
abdenel@gmail.com und ammeamon@gmail.com.

links:
Der Original Luzira-Kopf. 
Die Terrakottafigur wird 
im British Museum als 
Kunstobjekt präsentiert 
(Bild: Vassil, Wikimedia 
Commons, 2019).

rechts:
Andrang von Schulklassen 
vor dem Besuch des Milk 
Mobile Museum in Nebby 
Town, Norduganda (Bild: 
Ali Nkwasibwe, 2019).



10

Afrika in Kürze

Eskalation in Tigray
Am 3. November 2020 eskalierten 

die seit Monaten bestehenden Span-
nungen zwischen der äthiopischen 
Zentralregierung und der Provinzre-
gierung von Tigray zu einem bewaffne-
ten Konflikt. Bereits mit der Wahl von 
Ahmed Abiy im Frühjahr 2019 und  
dem überraschenden Friedensschluss 
mit Eritrea im Sommer 2019 nahmen 
die Spannungen zu. Hintergrund: Die 
Befreiungsfront von Tigray war die 
wesentliche Kraft, die 1981 der 
äthiopischen Militärherrschaft des 
DERG ein Ende bereitete. Pikantes 
Detail: Am damaligen Vorstoss und  
der Einnahme der Hauptstadt Adis 
Abeba waren auch Panzertruppen der 
eritreischen Volksbefreiungsfron EPLF 
beteiligt. Die TPFL übte seither mit der 
von ihr kontrollierten «Revolutionäre 
Demokratischen Front der Äthiopi-
schen Völker» (EPRDF) die Macht in 
Äthiopien aus. Das Mehrheitsvolk der 
Oromo wie auch die Amharen hatten 
faktisch nichts zu sagen. Die Führungs-
riege der TPLF kontrollierte fortan  
die Macht und die Finanzen. Während 
Jahren spitzten sich die Widersprüche 
zwischen einzelnen Ethnien und der 
Machtelite der TPLF stetig zu.

Mit der Wahl Abiys zum neuen 
Premierminister und der von ihm 
eingeleiteten Reformpolitik verlor die 
TPLF politisch wie auch wirtschaftlich 
an Macht. Die Reaktion: Die TPLF- 
Führung igelte sich in Mekelle, der 
Provinzhauptstadt von Tigray ein und 
distanzierte sich immer mehr von  
er Zentralregierung. Die von ihr kon- 
trollierten Streitkräfte entzogen sich 
dem Militärkommando der Zentral- 
regierung. 

Der Konflikt eskalierte weiter,  
als die TPLF im Sommer 2020 entgegen 
den Vorgaben der Zentralregierung  
für ihre Provinz Tigray eine eigene 
Wahlkommission einberief, ein Wahl- 
gesetz erliess und Wahlen durchführte. 
Kurz darauf wurde von TPLF-treuen 
Streitkräften ein Angriff auf das 
Kommando der äthiopischen Nord-
streitkräfte geführt und dabei umfang-
reiches Kriegsmaterial erobert. Damit 
war die rote Linie überschritten: Am  
3. November 2020 marschierten Streit- 
kräfte der äthiopischen Armee in 
Tigray ein. Sechs Tage später kam es  
in Mai-Kadra zu einem Massaker, bei 

welchem über 600 nicht-tigrayische 
Saisonarbeiter hingemetzelt wurden. 
Für die Tat wird Samri, die Jugend- 
organisation der TPLF verantwortlich 
gemacht. 

Die Regionalregierung von Tigray 
versuchte, den Konflikt zu internatio-
nalisieren. Dreimal erfolgten Raketen-
angriffe auf die eritreische Hauptstadt 
Asmara. Eritrea reagierte nicht; 
international wurden diese Angriffe 
unisono verurteilt. Damit war die  
TPLF weiter isoliert. Nach knapp einem 
Monat nahm die äthiopische Armee 
Mekelle ohne grossen Widerstand ein. 
Doch damit kehrte keine Ruhe in 
Tigray ein. Zwar kontrolliert die 
äthiopische Armee Städte und Dörfer, 
nicht jedoch das Land. Im Dezember 
ereignete sich ein weiteres Massaker, 
welchem wiederum über hundert 
Menschen zum Opfer fielen.

Verschiedentlich wird Ahmed  
Abiy für sein Vorgehen kritisiert, als 
Aggressor bezeichnet und für un- 
würdig erklärt, Träger des Friedens- 
nobelpreises zu sein. Diese Kritik 
übersieht die wesentliche Frage: Wie 
soll ein bewaffneter Aufstand gegen 
die Zentralregierung beantwortet 
werden? 

Und Eritrea? Der Raketenbeschuss 
von Asmara ist von der eritreischen 
Regierung nicht kommentiert worden. 
In der eritreischen Regierungsbericht-
erstattung fand der Krieg nicht statt. 
Doch die Gerüchteküche sprudelt. Von 
über zwanzig, ja vierzig eritreischen 
Divisionen war die Rede, die zusam-
men mit den äthiopischen Streitkräften 
in Tigray kämpfen würden, also weit 
über hunderttausend Mann. Verwunde-
te äthiopische Soldaten würden in 
eritreischen Spitälern gepflegt.
Eritreische Truppen seien an Plünde-
rungen in Tigray beteiligt. Was davon 
zutrifft, bleibt jedoch vorerst noch  
im Dunkeln. •

Wahlen
Nicht weniger als neun afrikanische 

Staaten hielten im Verlaufe der letzten 
Monate Parlaments- und Präsident-
schaftswahlen ab oder stehen kurz 
davor. Ein Querschnitt zeigt jedoch 
eine eher beunruhigende Entwicklung 
dieser demokratischen Institution. Das 
seit Beginn der 1990er Jahre «obliga-
torische» Mehrparteiensystem zeigte 
vielerorts seinen Pferdefuss: Die eine 
siegreiche Partei nimmt sämtliche 
politischen Ämter ein und verteilt Jobs 
nach Parteizugehörigkeit. Bei der 
geringen Entwicklung der Privatwirt-
schaft sind Anstellungen beim Staat 
aber der Schlüssel zu etwas Wohlstand. 
Die Angst der zuvor herrschenden 
Partei, respektive ihrer Mitglieder, vor 
einem Wechsel, der enorme Druck 
oppositioneller Parteigänger, die auch 
mal ein Stück vom Kuchen wollen, 
entlädt sich häufig in Aufruhr. Diese 
Tendenz wird noch gesteigert, wenn 
Langzeitherrscher und Präsidenten, für 
welche die verfassungsmässige Zahl 
der Amtszeiten abläuft, ihre Wieder-
wahl durchsetzen wollen. Der Drang 
zum Machterhalt dieser meist sehr 
alten Männer lässt sie zu Mitteln wie 
Verfassungsänderungen greifen, die 
den Zorn der Ausgetricksten weiter 
steigert: Riesige, in Gewalt über-
schwappende Demonstrationen, 
exorbitante Repression durch Polizei-
kräfte, Verhaftungen von Gegen- 
kandidaten und Oppositionsführern, 
Nicht-Anerkennung der Wahlresultate 
waren auch in den jüngsten Wahlen 
beinahe die Regel. In Uganda, wo 
Museveni (76 Jahre alt und seit 34 
Jahren im Amt) die Altersbegrenzung 
aus der Verfassung streichen liess, 
verunmöglichte die Polizei mit zahl- 
reichen Erschiessungen Gegenkampag-
nen. Das gleiche Bild mit massiver 
Repression und Toten zeigt sich in 
Guinea, wo Condé (82) eine dritte 
Amtszeit durchsetzte, und in Côte 
d’Ivoire, wo die dritte Amtszeit für 
Ouattara 85 Tote kostete. In Tanzania, 
Uganda, Zentralafrika und Togo 
wurden die wichtigsten Gegenkandida-
ten verhaftet und angeklagt. Relativ 
ruhige Wahlen gab es hingegen in 
Ghana und Burkina Faso. •

 Vermischtes Äthiopien



11

 A
fr

ik
a 

in
 K

ü
rz

e

Ende des Waffenstillstandes
Was sich seit einiger Zeit abzeich-

nete, ist eingetreten: Noch Anfang 
Oktober 2020 legte UN-Generalsekre-
tär António Guterres dem Weltsicher-
heitsrat wie jedes Jahr einen neuen 
Bericht über die Situation in der 
Westsahara vor, ohne dass auch nur 
ansatzweise Perspektiven zur Lösung 
des Konflikts aufgezeigt wurden.  
Um auf ihre unhaltbare Situation 
aufmerksam zu machen, blockierten 
just zu diesem Zeitpunkt Sahrauis die 
«Route nationale no. 1». Diese Küsten-
strasse verbindet Marokko mit 
Mauretanien und führt unmittelbar vor 
der mauretanischen Grenze durch 
einen kaum fünf Kilometer breiten 
Landstreifen, der von der der Unabhän-
gigkeitsbewegung Frente Polisario 
kontrolliert wird. Hunderte von 
Lastwagen waren blockiert, der Waren- 
verkehr kam zum Erliegen. Am  
Morgen des 13. Novembers 2020 drang 
die marokkanische Armee über den 
Sandwall in den von der Frente 
Polisario kontrollierten Landstreifen 
vor. Damit war der Waffenstillstand, 
den die UNO mit der eben verlängerten 
Minurso-Blauhelmmission schützen 
sollte, Geschichte. Brahim Ghalil, 
Generalsekretär der Frente Polisario, 
erklärte das Waffenstillstandabkom-
men für beendet. «Wir nehmen den 
bewaffneten Kampf wieder auf». 
Seither kommt es täglich entlang des 
Sandwalls zum Beschuss marokkani-
scher Stellungen. 

In dieser gespannten Situation 
erklärte der damalige amerikanische 
Präsident Trump Mitte Dezember 2020, 
die USA würden den marokkanischen 
Hoheitsanspruch über die Westsahara 
anerkennen. Dies als Gegenleistung zu 
Marokkos Aufnahme von diplomati-
schen Beziehungen mit Israel. 

Die Sahrauis sahen seit 1991 66 
Resolutionen des UN-Sicherheitsrates, 
15 UN-Sonderbeauftragte, fünf 
UN-Generalsekretäre und vier Sonder-
gesandte für die Westsahara und 
hörten das Versprechen, dass über die 
Zukunft der Westsahara ein Referen-
dum abgehalten würde. Doch ihrer 
Freiheit sind sie keinen Schritt näher-
gekommen. Weit schlimmer: Unter dem 
Schutz des Waffenstillstandsabkom-
mens hat Marokko Tatsachen geschaf-
fen. Die Verbitterung ist gross. «Die 
UNO ist gescheitert. Sie hat mit ihrer 
Mission nichts Anderes gemacht, als 
den Status quo aufrechtzuerhalten. Sie 
wurde zum Garanten der Besatzung 
und der Ausbeutung der Rohstoffe 
unseres Landes durch Marokko», sagt 
der Vertreter der Frente Polisario in 
Madrid, Abdulah Arabi. •

Zusammengestellt von Susy Greuter und 
Hans-Ulrich Stauffer

Hunger
Mit Regenstürmen im September 

(Senegal erhielt in einem Tag die 
durchschnittliche Regenmenge eines 
Jahres) und entsprechenden Über-
schwemmungen quer durch den Sahel 
bis in den Sudan, mit Heuschrecken-
schwärmen an der Ostküste von 
Äthiopien bis Kenya wie seit 70 Jahren 
nicht mehr sind die Speicher im Jahr 
2020 kaum voll geworden. Südwärts 
zehrten erneute Dürren die verbliebe-
nen Vorräte auf. In Madagaskar ist für 
1,5 Millionen, in Zimbabwe für 
geschätzte vier Millionen, im Südsudan 
für gegen sechs Millionen Einwohner 
dringend Hungerhilfe notwendig.  
Die riesigen Flüchtlingslager in 
Nordkenya werden vom Welt-Ernäh-
rungsprogramm (WFP) mit Essen 
versehen – doch die Organisation 
beklagte jüngst, dass sie aufgrund von 
Unterfinanzierung die Rationen 
schmälern muss. Die finanzkräftigen 
Mitgliedstaaten haben ihre Beiträge 
gekürzt. •

 Vermischtes  Westsahara



Mit Fussball gegen die Hoffnungslosigkeit
Eine schweizerisch-kapverdische Initiative

12

Die Academia do Desporto, Educação e Cultura 

(ADEC) auf der kapverdischen Insel Santiago ist 

eine Erfolgsgeschichte schreibt Gertrud Baud. 

Fussballbegeisterte Mädchen und Jungen finden 

hier eine zweite Heimat.  

Die Fussballschule in Calheta do São Miguel bietet 
Trainings auf den Stufen U-7 bis U-17 an. Gegenwärtig 
nehmen 180 Kinder und Jugendliche – Mädchen und 
Jungen – an den täglichen Fussballtrainings teil. Dane-
ben bietet die Academia eine schulergänzende Tages-
struktur an mit Aufgabenhilfe, Stützunterricht und ei-
nem ausgewogenen warmen Mittagessen, was ein nicht 
unwesentlicher Motivator ist. Abgestimmt auf die Zei-
ten der staatlichen Schulen trainieren die älteren Kin-
der am Morgen, die jüngeren am Nachmittag. Wer bei 
der Academia mitmachen will, muss sich zur regelmäs-
sigen Teilnahme an Aufgabenhilfe und Training ver-
pflichten. Letzteres wird von neun Trainerinnen und Trai- 
nern geleitet. Mädchen und Jungen trainieren gemein-
sam, was in der immer noch sehr patriarchal geprägten 
Gesellschaft nicht selbstverständlich ist. Sechs Lehre- 
 
 
 
 
 

rinnen und Lehrer leisten Aufgabenhilfe und Stützunter-
richt. Zwei Köchinnen und eine Reinigungsperson run-
den das Betreuungsteam ab. Sie alle arbeiten freiwillig 
und mit grossem Engagement mit, erhalten aber je nach 
Budgetsituation eine monatliche Gratifikation. Die Aus- 
rüstung besteht aus Spenden von Schweizer Fussball-
vereinen.    

Der Schweizer Fussballspieler Beat Clerc begann vor 
zehn Jahren zusammen mit seiner ebenfalls fussball-
begeisterten kapverdischen Frau Nischi die Academia 
mit 16 Kindern aufzubauen. Beide arbeiten als Traine-
rin und Trainer mit. Calheta ist eine arme Gegend. Die 
Academia soll helfen, den Kreislauf von Armut, Gleich-
gültigkeit, fehlenden Perpektiven und Hoffnungslosig-
keit zu durchbrechen. Der Fussball lehrt Zuverlässig-
keit, Fairplay und Toleranz. Mädchen und Jungen trai- 
nieren zusammen und leben so die Gleichberechtigung 
der Geschlechter.

Sportliche und schulische Erfolge
Die Fussballschule war 2019 sehr erfolgreich. Sie ge- 

wann zahlreiche Auszeichnungen, die Frauen wurden 
Meisterinnen der Region Santiago Norte und konnten 
sich für die nationale Endrunde qualifizieren. Eine Fuss- 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ballerin ist Mitglied des Nationalteams, ebenso ein U-
17-Spieler. Die Academia hat die meisten weiblichen 
Fussballspielerinnen von Kap Verde.  

Aufgabenhilfe und Stützunterricht haben auch Aus- 
wirkungen auf die schulischen Leistungen. Viele Mit-
glieder der Academia sind gute oder sehr gute Schüle-
rinnen und Schüler auf Grundstufe und Oberstufe, eini-
ge wurden sogar ausgezeichnet. Die Academia ermög- 
lichte einigen Jugendlichen, welche sonst nie die Chan-
ce dazu gehabt hätten, den Besuch der Sekundarschule 
in Assomada. Diese kommt der Academia entgegen 
und reduziert die Gebühren. Dank einer Schweizer Stif-
tung und mit Unterstützung der Academia konnte im 
März dieses Jahres in Calheta eine Berufsschule für Me- 

oben:
Die Fussballschule 

«Academia do Desporto, 
Educação e Cultura» 

befindet sich im kleinen Ort 
Calheta do São Miguel, an 

der Nordostküste der Insel 
Santiago. Erwerbszweige 
sind Fischfang und Land- 

wirtschaft. Die Gegend ist 
geprägt von Trockenheit, 
Armut und Perspektiven- 
losigkeit. Deshalb ist die 

Academia so wichtig 
(Bild: Gertrud Baud, 2018). 

unten:
Die Republik Kap Verde 
liegt auf der Höhe von  

Senegal etwa 500 Kilometer 
vor der westafrikanischen 

Küste. Auf den neun 
bewohnten Inseln leben 
rund 500 000 Menschen, 
mindestens nochmals so 

viele leben im Ausland, 
viele in den USA und in 

Europa. Seit der Jahr- 
tausendwende gewinnt der 

Tourismus an Bedeutung. 
Touristische Hotspots sind 

die beiden Inseln Sal und 
Boa Vista, die mit breiten 

und kilometerlangen 
Sandstränden locken. Die 

gebirgigen Inseln Santiago 
und Santo Antão sind für 

Wanderferien beliebt 
(Karte: Mysid, Wikimedia, 

2008.) 



Mit Fussball gegen die Hoffnungslosigkeit
Eine schweizerisch-kapverdische Initiative

chanik eröffnet werden – ein weiterer Hoffnungsschim-
mer, denn Ausbildungsmöglichkeiten sind rar. Trotz die- 
ser Optionen zogen allerdings einige Absolventen und 
Absolventinnen des ersten Trainingslehrgangs 2010 den 
Weg nach Europa einer Ausbildung in der Heimat vor – 
für Beat Clerc mehr als ein Wermutstropfen.  

Die Academia legt grossen Wert auf die Weiterent-
wicklung der sportlichen Ausbildung ihrer Mitglieder. 
Dank Clercs guten Beziehungen leitete in den letzten 
beiden Jahren Willy Schmid, Fussballinstruktor des FC 
Basel und des Schweizer Fussballverbandes, einen ein-
wöchigen Trainerkurs mit Abschlussprüfung. Neun Män- 
ner und vier Frauen nahmen 2019 am Kurs teil, 2020 wa- 
ren es fünfzehn. Neben Praxis und Theorie (u.a. Trai-
ningsplanung, -gestaltung, Taktik, Kondition) wurde 
auch die Organisation von Fussballevents gelehrt. 
Schmid bezeichnete die Teilnehmerinnen und Teilneh-
mer als sehr interessierte Fussball-Coaches. Den Be-
such eines Fussballspiels der ersten Division nutzte er, 
um Bereiche mit Verbesserungspotential zu identifizie-
ren.

Anspruchsvolle strukturelle Bedingungen
Das Umfeld, in dem die Academia arbeitet, ist 

schwierig. Der kapverdische Staat hat kein Geld – die 
Academia ist auf sich gestellt und muss mit jährlichen 
Spendenaktionen in der Schweiz das nötige Geld auf-
treiben. Auch Sportministerium oder Gemeindeverwal-
tung, beides wichtige Ansprechpartner, erweisen sich 
als träge oder schwer greifbare Organisationen, die 
kaum Hilfe bieten. Die Zusammenarbeit mit anderen 
Fussballschulen und Fussballvereinen ist oft schwierig 
und von Neid geprägt. Auch interessiert sich leider nur 
ein kleiner Teil der Eltern für die Aktivitäten ihrer Kin-
der in der Academia und begleitet sie aktiv. Oftmals 
tragen ältere, vor allem weibliche Geschwister die allei-
nige Verantwortung für die jüngeren, weil ihre Eltern 
im Ausland arbeiten.  

Im März 2020 verhängte Kap Verde wegen Covid- 
19 einen totalen Lockdown. Als sich die Menschen im 
August langsam von der Schockstarre erholten, orga-
nisierte die Fussballschule für die Kinder und Jugendli-
chen unter Einhaltung der Corona-Vorsichtsmassnah-
men Ausflüge ins Landesinnere, Strandputzaktionen 
und Spieltage. Im November wurde der Schulunterricht, 
die Aufgabenhilfe und der Stützunterricht wieder auf-
genommen. Beat Clerc hofft, dass das Fussballspielen 
Anfang 2021 wieder gestattet wird.� •

Gertrud Baud ist Rechtsanwältin und langjähriges Mitglied  
des Afrika-Komitees. Kontakt: gbaud@bluewin.ch.

Die Arbeit der Academia ist für Calheta und 
Umgebung dringend nötig. Helfen Sie mit, 
dass die Academia weiter bestehen kann. 
Info: www.bdsportactive.ch.

Konto: PC-Konto 40-17754 -3, Afrika-Komitee, 
Vermerk «Fussballschule Calheta».

 Spenden

oben:
Das gemeinsame Training 
von Mädchen und Jungen 
fördert Gleichberechtigung 
(Bild: Gertrud Baud, 2018).

unten:
Die Tagesstruktur der 
Academia umfasst neben 
dem Mittagstisch auch 
Aufgabenhilfe und 
Stützunterricht (Bild: 
Gertrud Baud, 2018).



Kapverden-Krimi
eb. Der berühmteste Autor 

der Kapverden soll in der Hafen- 
stadt Mindelo seinen neuen 
Roman vorstellen. Doch bevor 
Miguel Macieira die Bühne betritt, 
nähert sich sein bester Freund 
Edmundo, zückt eine Pistole und 
schiesst ihm ins Herz. 

Nach diesem Knall be-
schreibt Germano Almeida in 
«Der treue Verstorbene», wie es 
zur Tat kam. Der 75jährige 
Anwalt gilt selber als der renom-
mierteste Autor des Landes.  
Sein Roman besticht durch seine 
elegante Sprache, den klugen Plot 
und beissenden Spott. Almeida 
entfaltet eine Geschichte voller 
Eifersucht, Sehnsucht, Irrungen 
und Wirrungen, die zwischen 
Krimi, Romanze und Satire hin 
und her pendelt. 

Er legt frei, wie sehr viele 
seiner Landsleute von kolonialen 
Denkmustern und Gefühlen 
geprägt sind. Der Inselstaat 
erlangte erst 1975 seine Unab-
hängigkeit – nach 519 Jahre 
portugiesischer Fremdherrschaft. 
Fast alle Figuren des Romans 
lebten lange in Lissabon. Auch 
nach ihrer Rück- 
kehr verehren sie die portugiesi-
sche Kultur und Sprache – und 
verschmähen das einheimische 
Crioulo. Zugleich pflegen sie 
traditionelle Rollenbilder. Männer 
stellen ihre Bedürfnisse über die 
ihrer Frauen. Diese nehmen nur 
zaghaft ihr Leben in die Hand. So 
hält es der Mörder für sein gutes 
Recht, dass seine junge Frau 
Matilde ausser ihm selbst 
niemanden in ihr Herz lässt.

Auch die neue Elite des 
Landes hat noch nicht gelernt, 
den freien Willen der Bürger zu 
respektieren. Dies führt Almeida 
in einer furiosen Schlussszene 
vor. Der ermordete Autor, ein 
Atheist, wünschte sich im Testa- 
ment eine Kremierung. Doch 
Präsident und Premier lassen den 
Leichnam im Palast des Volkes 
aufbahren, bis er stinkt. Und der 
Erzbischof zelebriert eine 
katholische Erdbestattung, die 

kanerin als Protagonistin gewählt 
und dazu noch in ein Land 
versetzt, von dem wohl viele 
Leserinnen und Leser gar nicht 
wissen, wo es liegt. Das macht 
die Story frisch und originell. •

Lauren Wilkinson: American Spy. Aus dem 
Amerikanischen von Jenny Merling, Antje 
Althans, Anne Emmert und Katrin Harlass. 
Berlin 2020 (Klett-Cotta).

Die männermordende 
Schwester
ef. Korede ist eine patente 

und tüchtige Krankenschwester 
und insgeheim in den Arzt Tade 
verliebt. Daraus könnte vielleicht 
etwas werden, wenn nur ihre 
Schwester Ayoola nicht wäre – 
die ist im Gegensatz zu Korede 
mit einer umwerfenden Schönheit 
gesegnet und zieht die Männer 
unwillkürlich in ihren Bann. Doch 
Ayoola betört die Männer nicht 
nur, sie hat auch schon drei 
Liebhaber umgebracht. Und jedes 
Mal, wenn es wieder passiert, ist 
Korede gefragt. In schwesterlicher 
Solidarität steigt diese ins Auto, 
beseitigt mit Gründlichkeit und 
Sachkenntnis alle Spuren und 
organisiert die Entsorgung der 
Leiche. Nur dem Koma-Patienten 
Muhtar vertraut sie sich an. 

Doch dann taucht Ayoola 
eines Tages im Krankenhaus auf 
und Korede kann es nicht ver- 
meiden, dass sie Tade begegnet. 
Der feinfühlige und etwas 
schüchterne Arzt reagiert wie die 
andern Männer und verliebt sich 
in die attraktive Frau. Die 
vorsichtigen Warnungen Koredes 
vor der Gefährlichkeit Ayoolas 
interpretiert Tade als Eifersucht. 
Ein weiterer Mord kann zwar in 
extremis verhindert werden, 
doch das Leben aller Beteiligten 
gerät ziemlich durcheinander. 
Doch für Korede ist klar, dass sie 
sich immer auf die Seite ihrer 
unberechenbaren Schwester 
stellen wird.

Der etwas reisserisch 
aufgemachte Thriller der jungen 
nigerianischen Autorin ist 
pointiert und witzig geschrieben 
und scheut keine Tabus. Gleich-

der Autor so nie gewollt hätte. 
Der Kolonialismus lässt sich nicht 
so leicht abschütteln. •

Germano Almeida: Der treue Verstorbene. 
Übersetzt von Michael Kegler. Berlin 2020 
(Transit Verlag).

Spionagethriller  
in Burkina Faso 
cvl. New York City, 1987: 

Marie Mitchell fristet ein etwas 
gelangweiltes Dasein als Büromit-
arbeiterin beim FBI. Ihr Talent 
wird von ihren Kollegen verkannt. 
Sie ist schwarz und eine Frau – 
die weissen Männer der Chefeta-
ge trauen ihr nichts zu. Das 
ändert sich, als Ross, ein Mit- 
arbeiter bei der CIA, sie als 
verdeckte Ermittlerin anheuert. 
Sie soll dem charismatischen 
Präsidenten Burkina Fasos, 
Thomas Sankara, bei seinem 
Besuch in New York näherkom-
men. Marie willigt ein und sieht 
ihre Chance gekommen. Es funkt 
gewaltig zwischen dem «sozialis-
tischen Autokraten» – wie 
Sankara von den Amerikanern ge-
nannt wird – und der intelligen-
ten Afroamerikanerin mit Wurzeln 
in Martinique. Kurz darauf wird 
sie für eine Mission nach Burkina 
Faso versetzt. Es zeigt sich, dass 
Marie nichts anderes als eine 
Schachfigur im geopolitischen 
Machtspiel des Kalten Krieges ist. 
Ihre Ansichten von Politik, Recht, 
Moral und Liebe werden gehörig 
auf die Probe gestellt, und sie 
riskiert ihr Leben.

Wir wissen wie die Geschichte 
endet – Thomas Sankara wurde 
gestürzt und ermordet, ob mit 
Unterstützung aus dem Ausland 
ist bis heute nicht geklärt. Die 
Autorin nimmt sich viel künstleri-
sche Freiheit. Insbesondere die 
Beziehung Maries mit Thomas 
Sankara lässt die Geschichte 
etwas unglaubwürdig wirken. 
Aber Unterhaltung darf die 
Realität und historische Korrekt-
heit ja durchaus mal ignorieren. 
Spionagethriller zum Kalten Krieg 
und der Rolle der USA gibt es 
unzählige, doch noch selten 
wurde eine Frau und Afroameri-

Literatur

 Buchbesprechungen



Literatur und Musik

zeitig wirft er grelle Schlaglichter 
auf eine Kindheit mit einem 
gewalttägigen Vater und die 
Verlogenheit einer korrupten 
patriarchalen Gesellschaft, wo 
weibliche Schönheit für Männer 
zum Sehnsuchts- und Prestige- 
objekt wird, ohne dass sie sich 
wirklich für die Person dahinter 
interessieren würden. •

Oyinkan Braithwaite: Meine Schwester,  
die Serienmörderin. Übersetzt von Yasemin 
Dinçer. Berlin 2020 (Blumenbar / Aufbau 
Verlag).

Entwicklungsroman  
aus Kenya
sg. Auf einer Insel vor der 

Küste Kenyas, lebt die eigensinni-
ge kleine Ayaana mit ihrer Mutter 
Munira. Als ein alter Matrose sich 
in der Nachbarschaft niederlässt, 
findet Ayaana etwas, wonach  
sie sich immer gesehnt hat: einen 
Vater. Doch mit dem Erwachsen-
werden muss Ayaana dessen 
imaginäre Welt von Abenteuer, 
Wissen und Wohlgefallen ver- 
lassen – sie muss mit Ereignissen 
zurechtkommen, die nicht nur  
sie, sondern die ganze Insel 
verändern: Fremde mit zweifel-
hafter Vergangenheit tauchen auf, 
religiöse Extremisten suchen 
Zuflucht auf der Insel, China 
streckt seine Fühler nach Afrika 
aus, und mit einem Tsunami 
fordert die Natur ihren Tribut. So 
beschliesst Ayaana, ihr Glück in 
der Ferne zu suchen und ein 
Studium in China zu beginnen. 
Sie begibt sich auf eine gefähr-
liche Schiffsreise, die vor allem 
eines ist: eine Reise zu sich selbst. 
Nach zauberhaften Eingangs- 
kapiteln werden die Begegnun-
gen immer abenteuerlicher und 
extremer, Ayaana verwirrt sich in 
der Fremdheit dieser anderen 
Leben – um schliesslich in den 
realen Beziehungen ihrer 
Herkunft auf der Insel wieder 
Fuss zu fassen. •

Yvonne Adhiambo Owuor:  
Das Meer der Libellen.  
Köln 2020 (Dumont-Verlag).

 Buchbesprechungen  Neue CDs

Frauenpower aus Benin  
und rockiger Wüstenblues 
aus Mali
Endlich wieder eine weibliche 

Band aus Afrika. Sieben junge 
Frauen zwischen 11 und 17 
Jahren machen intensive Musik. 
Sie kommen aus dem Norden 
Benins und nennen sich Star 
Feminine Band. Ihr gleichnamiges 
Album sprüht vor Energie. Dieses 
mitreissende und leidenschaft-
liche Projekt brachte der Musiker 
André Baleguemon ins Rollen.  
Er organisierte Instrumente für 
eine Band und suchte über einen 
Radiosender Mitspielerinnen. Es 
fanden sich junge Frauen voll 
Spielfreude und Ideen zusam-
men. Einige dieser Frauen lernten 
so erst von Grund auf musizieren. 
So entstand ein Frauenorchester 
in der Tradition von Amazones de 
Guinée oder den Colombes de la 
Révolution aus Burkina Faso.

Star Feminine Band machen 
kraftvolle Musik und belegen 
diese mit starken Texten. So 
singen sie über die afrikanische 
Frau, die Premierministerin des 
Landes wird, oder setzen sich mit 
Genitalverstümmelung, Miss-
brauch und Gewalt gegen Frauen 
auseinander. Das alles voller 
Leidenschaft und Tatendrang. 
Knallige Elektrogitarre trifft auf 
Voodoo-Rhythmen. Psychedeli-
sche Keyboard-Einlagen vermi-
schen sich mit Wüstenblues. 
Gesungen wird in Französisch, 
Bariba und Fon. Solo und im 
Chor. Eine tanzbare Musik 
zwischen afrikanischem Pop, 
Tradition, Rock und Reggae. Eine 

Mädchenband die es in sich hat 
und von der man noch einiges zu 
hören wünscht.

Wüstenblues aus Westafrika 
wird von einigen Bands, Musike-
rinnen und Musikern gepflegt 
und gelebt. Songhoy Blues aus 
Mali legen mit «Optimisme» eine 
beherzte, rockige Platte vor. Mit 
rebellischem Geist und viel 
Energie gehen sie ans Werk. Die 
Band nennt sich nach der 
Volksgruppe der Songhai. Ihre 
Mitglieder lernten sich in Bamako 
kennen. Ihnen geht es um die 
Zukunft, um Hoffnung. Eine Band 
der jungen Generation. Harte 
Rockriffs, starke Elektrogitarre 
trifft auf feingliedrige Stücke. 
Abwechslung ist angesagt. Eine 
gekonnte Mischung aus westafri-
kanischen Polyrhythmen und 
klassischem Gitarrenrock. 
Manchmal lassen Led Zeppelin 
oder The Clash grüssen. Doch die 
Mali-Roots strömen tief in die 
Musik von Songhoy Blues. Ihre 
Musik hat eine Dringlichkeit, eine 
bewusste Härte und ist rasant. 
Manchmal fast schwindelerre-
gend. Vier Musiker die alles 
geben. Gut spürbar im Song 
Badala, ein wuchtiger Song gegen 
das Patriarchat. Songhoy Blues 
sind frisch und nicht zu bremsen. 
Bei jedem Reinhören überraschen 
sie durch neue Facetten. Sie 
bringen die Verhältnisse zum 
Tanzen. Gekonnt laut. Da gibt es 
kein Entrinnen. •

Star Feminine Band: Star Feminine Band.  
8 Tracks. CD / Vinyl. Born Bad Records 2020.
Songhoy Blues: Optimisme. 11 Tracks.  
CD /Vinyl. Fat Possum Records 2020.

Die Besprechung
verfasste Pius Frey.
Bezugsadresse für CDs:
Buchhandlung
Comedia,
Katharinengasse 20,
9004 St. Gallen.
medien@comedia-sg.ch.
www.comedia-sg.ch,
mit umfassendem
Angebot aktueller CDs 
mit Musik aus Afrika.

15

 L
it

er
at

u
r 

u
n

d
 M

u
si

k



Literaturpreis für Mia Couto – 
und was das mit der Schweizer Mission  
in Mozambique zu tun hat
ef. Der Literaturpreis der Jan Michalski-Stiftung geht 

2020 an den mosambikanischen Autor Mia Couto für 
seine Trilogie «As areias do imperador» (Die Strände 
des Kaisers). Die in Montricher VD angesiedelte Stiftung 
verleiht den mit 50 000 Franken dotierten Preis jedes 
Jahr für aussergewöhnliche Werke der Weltliteratur. 
Der erste Band der Trilogie «Imani» ist 2017 im Unions-
verlag auf deutsch erschienen (siehe auch Afrika-Bul-
letin 170/2018). Der zweite Band «Asche und Sand» 
erscheint als Übersetzung im März 2021. Die Trilogie 
erzählt aus der Perspektive einer jungen Frau aus dem 
Volk der Chope und einem frustrierten portugiesischen 
Soldaten vom Niedergang des Gaza-Reiches im Süden 
Mozambiques Ende des 19.  Jahrhunderts und dem an-
schliessenden Exil des vormals mächtigen Herrschers 
Ngungunyane auf den Azoren. 

Graphic Novel und Ausstellung 
Dabei spielt auch der Schweizer Arzt und Missionar 

Georges Liengme, jahrelang Leibarzt von Ngungunya-
ne, eine Rolle. Diesem wiederum begegnen wir auch in 
der sehr sehenswerten Ausstellung des Musée Ethnogra- 
phique de Neuchâtel MEN: «Derrière les cases de la mis- 
sion» (verlängert bis 1.  August 2021). Ausgehend von 
der kürzlich publizierten Graphic Novel «Capitão» über 
den Missionsarzt Liengme, dokumentiert die Ausstel-
lung die Geschichte der Mission suisse romande in 
Mozambique. Als Gegenspielerin zur «staatstreuen» ka-
tholischen Mission der Portugiesen hat diese sehr enga-
gierte evangelische Mission durch ihre Schulen einiges 
dazu beigetragen, junge Menschen auszubilden, die 
später prägende Figuren der Befreiungsbewegung FRE- 
LIMO wurden. Gleichzeitig wird kritisch beleuchtet, mit 
welch problematischen christlichen Idealen und rassis-
tischen Bildern die Mission vor Ort – und beim Spen-
densammeln in der Schweiz – operierte.� •

oben:
Der mosambikanische 

Schriftsteller Mia Couto 
(Bild: www.facebook.com/

miacoutooficial/).

unten:
Blick in die Ausstellung 

«Derrière les cases  
de la mission» im Musée 

d’éthnographie de 
Neuchâtel, die rund um die  

Graphic Novel Capitão 
gestaltet ist (Bild: MEN 

2019).

  Info

«Derrières les cases de la mission. L’entreprise 
missionnaire romande en Afrique australe 
(1870 – 1970)». Ausstellung im Musée d’éthno-
graphie de Neuchatel. Wiedereröffnung vor- 
aussichtlich im März, Ausstellungsende am 
1. August 2021. Info: www.men.ch.

Stefano Boroni & Yann Karlen:  
Capitão. Lausanne 2019 (Antipodes).
Info: www.antipodes.ch/produit/capitao-2/


